
Tajwid & Tadabbur
Al Fatihah

Sesi Percuma
Jumaat | 2 Mei 2025



Tajwid & Tadabbur Al Fatihah

Kepentingan & cara bacaan bertajwid mengikut sanad 

Menghayati maksud setiap ayat dalam Surah Al Fatihah



اتِحَة  الفَ
Surah Fatihah diturunkan di Mekah dan Madinah. 

Riwayat mengatakan bahawa ia diturunkan sebanyak dua kali. 

Ia adalah surah yang teragung di dalam Al-Qur’an.



NAMA-NAMA AL-FATIHAH



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

اتِحَة .1 Al-Fātiḥah (Pembuka) – الفَ

Dinamakan sebagai pembuka kitab, kerana ia surah pertama dalam susunan mushaf dan

dibaca pertama dalam solat.

Imam al-Bukhari menamakan dalam kitab Sahih beliau:

"باب فضل فاتحة الكتاب"

(Bab Keutamaan Surah al-Fatihah)



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

Umm al-Kitāb (Ibu Kitab) – أمُّ الكِتَاب .2

Sabda Rasulullah SAW:

" يمُ ظِ آنُ الْعَ رْ الْقُ انِي، وَ ثَ عُ الْمَ بْ يَ السَّ هِ ، وَ آنِ رْ أُمُّ الْقُ ينَ  الَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَ "الْحَمْ

(Surah “Alhamdulillah Rabbil ‘Alamin” adalah Umm al-Qur'an, dan ia adalah As-Sab‘ul

Mathani dan al-Qur'an al-‘Azhim.)

(HR. At-Tirmizi, Ahmad – sahih)



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

آن .3 رْ Umm al-Qur’ān (Ibu al-Qur’an) – أمُّ القُ

Hadis di atas menyebut juga Umm al-Qur’an sebagai nama bagi Surah Al-Fatihah.Ini

menunjukkan surah ini mencerminkan keseluruhan isi al-Qur’an.



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

انِي .4 ثَ عُ المَ بْ As-Sab‘ul Mathānī (Tujuh Ayat yang Diulang-ulang) – السَّ

Allah berfirman dalam al-Quran:

" يمَ ظِ آنَ الْعَ رْ الْقُ انِي وَ ثَ نَ الْمَ ا مِّ عً بْ نَاكَ سَ دْ آتَيْ لَقَ "وَ

(Dan sungguh Kami telah memberikan kepadamu tujuh ayat yang diulang-ulang dan al-

Qur'an yang agung.)

[Surah Al-Hijr, 15:87]

Tafsir Ibnu Kathir dan al-Qurtubi menyatakan: 

"Tujuh ayat itu adalah Surah Al-Fatihah.”



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

د .5 Al-Ḥamd (Pujian) – الحَمْ

Rasulullah SAW bersabda:

، قال الله: حمدني عبدي" ينَ الَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَ "...فإذا قال: الْحَمْ

(Apabila hamba membaca: Alhamdulillahi Rabbil ‘Alamin, Allah berfirman: Hamba-Ku

memuji-Ku...)

(HR. Muslim, hadis Qudsi)

Ini menunjukkan surah ini dikenali dengan nama "Al-Hamd".



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

ة .6 لَا As-Salāh (Solat) – الصَّ

Sabda Rasulullah SAW dalam hadis Qudsi:

" نِ يْ فَ دِي نِصْ بْ نَ عَ بَيْ نِي وَ ةَ بَيْ لَا تُ الصَّ مْ سَ "...قَ

(Aku membahagikan solat antara Aku dan hamba-Ku...)

(HR. Muslim)



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

اء .7 فَ Ash-Shifā’ (Penyembuh) – الشِّ

Diriwayatkan oleh al-Bayhaqi dalam Syu’ab al-Iman dan Ibn Qayyim dalam Zad al-Ma’ad:

"فاتحة الكتاب شفاء من كل داء"

(Al-Fatihah adalah penyembuh bagi setiap penyakit)

Dinilai hasan oleh ulama hadis.



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

يَة .8 Ar-Ruqyah (Penawar/Jampi) – الرُّقْ

Diriwayatkan oleh Abu Sa‘id al-Khudri:

Seorang sahabat membacakan Surah Al-Fatihah kepada orang yang disengat, lalu

sembuh. Nabi SAW bersabda:

"وما يدريك أنها رقية؟"

(Bagaimana kamu tahu bahawa ia adalah ruqyah?)

(HR. Al-Bukhari dan Muslim)



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

يَة .9 Al-Kāfiyah (Yang Mencukupi) – الكَافِ

Riwayat menyebut bahawa Surah Al-Fatihah boleh mencukupi dalam solat

walaupun tanpa tambahan surah lain.

Dalam fiqh, membaca Al-Fatihah sahaja sudah mencukupi untuk sahnya rakaat

(mengikut mazhab).



NAMA-NAMA AL-FATIHAH

اس .10 Al-Asās (Asas) – الأسَ

Dalil Tidak Langsung: Dinyatakan oleh para ulama tafsir (seperti al-Qurtubi dan as-

Suyuti) bahawa ia adalah asas kepada kandungan Quran – tauhid, ibadah, doa, dan

hidayah.



HADITH-HADITH BERKAITAN AL-FATIHAH



Hadith Qudsi: Allah Menjawab Setiap Ayat Al-Fatihah dalam Solat.

Allah berfirman, ‘Aku telah membahagikan solat antara-Ku dan hamba-Ku kepada dua bahagian, dan hamba-Ku

akan mendapat apa yang dia minta. Apabila hamba itu berkata, “Segala puji bagi Allah Tuhan semesta alam.” Allah

berkata, ‘Hamba-Ku memuji-Ku. “Ketika hamba itu berkata: “Maha Pengasih lagi Maha Penyayang.” Allah berkata,

“Hamba-Ku memuji-Ku.” Ketika hamba itu berkata: “pemilik hari kiamat.” Allah berfirman, ‘Hamba-Ku telah

mengagungkan-Ku.” Apabila hamba itu berkata,’ Hanya kepada-Mulah kami sembah dan hanya kepada-Mulah kami

mohon bantuan.” Allah berkata, ‘Ini adalah antara Aku dengan hamba-Ku. Dan hamba-Ku akan mendapat apa yang

dia minta’. Apabila hamba itu berkata, ‘Beri kami petunjuk jalan yang lurus, jalan orang-orang yang Engkau telah beri

nikmat atas mereka, bukan jalan orang-orang yang dimurkai mahupun orang-orang yang tersesat. ” Tuhan berkata,

‘Ini untuk hamba-Ku, dan hamba-Ku akan mendapat apa yang dia inginkan. “

(HR. Muslim No. 598)

الَى الَ اللَّهُ تَعَ ينَ { قَ الَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَ دُ } الْحَمْ بْ الَ الْعَ ا قَ إِذَ
أَلَ فَ ا سَ دِي مَ بْ لِعَ نِ وَ يْ فَ دِي نِصْ بْ نَ عَ بَيْ نِي وَ ةَ بَيْ لَا تُ الصَّ مْ سَ الَى قَ الَ اللَّهُ تَعَ قَ

رَّةً الَ مَ قَ دِي وَ بْ نِي عَ جَّدَ الَ مَ مِ الدِّينِ { قَ الِكِ يَوْ الَ } مَ ا قَ إِذَ دِي وَ بْ لَيَّ عَ الَى أَثْنَى عَ الَ اللَّهُ تَعَ يمِ { قَ نِ الرَّحِ الَ } الرَّحْمَ ا قَ إِذَ دِي وَ بْ نِي عَ دَ حَمِ

رَاطَ نَا الصِّ دِ الَ } اهْ ا قَ إِذَ
أَلَ فَ ا سَ دِي مَ بْ لِعَ دِي وَ بْ نَ عَ بَيْ نِي وَ ا بَيْ ذَ الَ هَ ينُ { قَ عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ الَ } إِيَّاكَ نَعْ ا قَ إِذَ

دِي فَ بْ وَّضَ إِلَيَّ عَ فَ

أَلَ ا سَ دِي مَ بْ لِعَ دِي وَ بْ ا لِعَ ذَ الَ هَ الِّينَ { قَ لَا الضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ الْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ اطَ الَّذِ رَ يمَ صِ قِ تَ سْ الْمُ



Hadith tentang Keistimewaan Surah Al-Fatihah yang Tidak Diberi kepada Nabi Lain
Sabda Rasulullah SAW:

(Allah tidak menurunkan di dalam Taurat dan dalam Injil sesuatu seperti Ibu 

Al-Qur’an, iaitu al-Sab’u Mathani, dan ia terbahagi antara Aku dan hamba-Ku...)

(HR. Tirmizi, no. 2875 – Hasan Sahih)

(HR. Muslim No. 598)

، وهي ما أنزل اللهُ في التوراةِ ولا في الإنجيلِ مثلَ أمِّ القرآنِ

...السبعُ المثاني، وهي مقسومةٌ بيني وبينَ عبدي



Hadith Solat Tidak Sah Tanpa Membaca Al-Fatihah

(Tiada solat bagi sesiapa yang tidak membaca Surah al-Fatihah.)

(HR. Bukhari, no. 756; Muslim, no. 394 – Sahih)

" أْ بفاتِحةِ الكِتابِ ن لَم يَقرَ "لا صلاةَ لِمَ



Hadith: Surah Teragung dalam Al-Qur’an

Sabda Rasulullah SAW:
Rasulullah SAW bertanya kepada Abu Sa‘id bin Al-Mu‘alla RA:

“Aku akan mengajarkan kepada kamu Surah yang paling agung dalam Al-

Qur’an... Al-Hamdulillah, Tuhan Semesta Alam. Ia adalah al-Sab’u Mathani dan

Al-Qur’an yang agung yang telah diberikan kepadaku.”

(HR. Bukhari, no. 4474 – Sahih)

 " ، هي السبعُ المثاني والقرآنُ العظيمُ ... الحمدُ للهِ ربِّ العالمينَ لأعلمنك أعظمَ سورةٍ في القرآنِ

"الذي أُعطيتُهُ



Surah Al- Fatihah



يم )١( نِ الرَّحِ مِ اللَّهِ الرَّحْمَٰ بِسْ

مِ Permulaan setiap amalan harus dimulakan dengan nama : بِسْ
Allah sebagai tanda pengabdian dan kebergantungan.

Huruf ِب ‘ba’ dalam ِم itu adalah sesuatu yang menjadi perbincangan ulama’. Huruf بِسْ
‘ba’ itu mempunyai banyak kegunaan dalam bahasa Arab. Ulama’ mengatakan

terdapat 20 makna yang boleh diambil apabila ada penggunaan ‘ba’ itu.

Perbincangan ulama’ mengatakan bahawa ‘ba’ dalam basmallah ini membawa dua (2)
maksud: ba’ musaahabah dan ba’ istiaanah.



يم )١( نِ الرَّحِ مِ اللَّهِ الرَّحْمَٰ بِسْ

Ba’ musaahabah bermaksud mendekatkan diri dengan Allah ‎جل جلاله.
Bermaksud kita hendak mendekatkan diri ‘dengan’ Allah ‎جل جلاله supaya

perbuatan yang kita buat itu mendapat keberkatan daripada Allah جل جلاله
apabila kita membaca basmallah.

Ba’ istiaanah pula bermaksud kita mengharapkan pertolongan daripada Allah ‎جل جلاله.
Semoga dengan izin dan pertolongan Allah ‎جل جلاله, usaha kita itu akan berjaya. Kita

sebagai manusia yang hina, memang amat mengharapkan pertolongan dari Allah ‎جل جلاله.
Tidak akan berjaya sesuatu usaha itu tanpa ada pertolongan daripada Allah ‎جل جلاله.



يم )١( نِ الرَّحِ مِ اللَّهِ الرَّحْمَٰ بِسْ

adalah al-ismul جل جلالهNama untuk Rabb. Dikatakan bahawa Allah ‎ : اللَّهِ
a’zham (nama yang paling agung), hanya Allah yang layak disembah dan

mencakupi semua sifat kesempurnaan. 

Terdapat beberapa pendapat:

Al-Ilāh (الإله) → Allah (الله)

Pendapat paling kuat dan diterima luas.1.
"Allah" berasal daripada perkataan “al-
Ilāh” (الإله) yang bermaksud "Tuhan yang
layak disembah"

2.

Memang nama asalNya. 
Dalam bahasa Aramaik dan Ibrani (bahasa
Nabi Isa dan Nabi Musa), perkataan yang
hampir dengan "Allah" ialah:

I. Eloah (إِلوه) – dalam Ibrani
II. Alaha – dalam Aramaik



يم )١( نِ الرَّحِ مِ اللَّهِ الرَّحْمَٰ بِسْ

نِ :Yang Maha Pemurah. Terdapat dua (2) pendapat : الرَّحْمَٰ

Ar-Rahman iaitu sifat Pemurah Allah ‎جل جلاله yang diberikan kepada seluruh
makhluknya (mukmin ataupun tidak) termasuk haiwan-haiwan dan sebagainya.

Ar-Rahman iaitu sifat Pemurah Allah ‎جل جلاله seperti orang kaya yang dermawan

يمِ .Yang Maha Mengasihani : الرَّحِ

I.Ar- Raheem ini dikhususkan kasih sayangNya kepada hamba yang beriman,
terutamanya di akhirat (orang mukmin sahaja).

II.Ar-Raheem iaitu sifat Pengasih Allah ‎جل جلاله ketika Dia memberi kasih sayangNya itu.



يم )١( نِ الرَّحِ مِ اللَّهِ الرَّحْمَٰ بِسْ

ADAKAH BASMALAH INI DARIPADA AYAT-AYAT SETIAP SURAH ATAU SEKADAR
KALIMAH YANG BERDIRI SENDIRI?

Di antara ulama’ yang mengatakan bahawa basmalah adalah ayat daripada setiap
surah adalah Ibnu Abbas, Ibnu Umar, Ibnu Az-Zubair, Abu Hurairah dan Ali. 

Imam Malik dan Abu Hanifah berpendapat bahawa basmalah itu bukan termasuk
Surah Al-Fatihah dan tidak juga surah-surah lainnya.



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

دُ لِلَّهِ  .Segala pujian milik Allah, mengajar hati untuk syukur, bukan keluh: ٱلْحَمْ

Ibnu Jarir رحمه الله mengatakan ‘Alhamdulillah’ merupakan pujian yang
disampaikan Allah ‎جل جلاله untuk diri-Nya. Di dalamnya terkandung perintah
kepada hamba-hamba-Nya supaya mereka memuji-Nya seolah-olah Dia

mengatakan “Ucapkanlah, alhamdulillah.”



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

Pujian ada banyak jenis:

1. Pujian Allah ‎جل جلاله kepada Diri-Nya.
2. Pujian Allah ‎جل جلاله kepada makhluk. Contohnya pujian Allah ‎جل جلاله kepada Nabi.
3. Pujian makhluk kepada Allah ‎جل جلاله. Ini sesuatu yang biasa.
4. Pujian makhluk kepada makhluk. Sebagai contoh, kita selalunya memuji orang
lain kerana mereka cantik, pandai atau sebagainya.



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

Kalau pujian, dalam bahasa Arab ia adalah ‘madh‘. Manakala terima kasih dalam
bahasa Arab adalah ‘syukr‘. Apabila dua perkataan itu digabungkan, ia menjadi ُد .الْحَمْ

Perkataan ُد adalah satu kata nama – noun. Bukan kata kerja – verb. Jikalau ia kata الْحَمْ
kerja, ia memerlukan ‘pembuat’. Contohnya, satu perkataan itu tidak lengkap jika
begini: “makan nasi”. Kita perlu nyatakan siapakah yang memakan nasi itu. Maka, ayat
yang lengkap adalah “Ahmad makan nasi”.

Perkataan ُد bukan hanya bermaksud ‘pujian’ sahaja. Ia sebenarnya الْحَمْ
mengandungi dua maksud di dalamnya: ‘pujian’ dan juga ‘terima kasih’.

Ataupun boleh disebut التعظيم والمحبة.



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

Ucapan yang diajar rasulullah صلى الله عليه وسلم ketika melihat sesuatu yang disukai dan dibenci

Ini bermakna, kata kerja memerlukan pembuat/pelaku kepada perbuatan itu.
Namun, perkataan ُد .bukanlah kata kerja, tetapi dalam bentuk kata nama الْحَمْ

Ia tidak memerlukan pembuat. Bermakna, pemujian kepada Allah ‎جل جلاله tidak
memerlukan pembuat.



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

دُ لِلَّهِ الَّذِي الَ الْحَمْ بُّ قَ ا يُحِ أَى مَ ا رَ لَّمَ إِذَ سَ هِ وَ لَيْ لَّى اللَّهُ عَ ولُ اللَّهِ صَ الَتْ كَانَ رَسُ ةَ قَ ائِشَ نْ عَ عَ

لَى كُلِّ حَالٍ دُ لِلَّهِ عَ الَ الْحَمْ هُ قَ ا يَكْرَ أَى مَ ا رَ إِذَ الِحَاتُ وَ هِ تَتِمُّ الصَّ تِ مَ بِنِعْ

Hadis Nabi صلى الله عليه وسلم yang diriwayatkan oleh Ibnu Majah, al-Baihaqi dan al-Tabrani,

Daripada Sayyidatina Aisyah RA, beliau berkata; "Apabila Rasulullah صلى الله عليه وسلم melihat
sesuatu yang baginda sukai, baginda akan mengucapkan: "Segala puji bagi Allah

yang dengan nikmat-Nya semua kebaikan menjadi sempurna." Dan apabila baginda
melihat sesuatu yang tidak disukai, baginda mengucapkan: "Segala puji bagi Allah

atas setiap keadaan."



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

ا هَ بَّتَ ةُ رَ الَ ‏"‏ أَنْ تَلِدَ الأَمَ ‏ قَ

Tuhan yang mencipta, memelihara, membimbing – menunjukkan kasih : رَبِّ
sayang dan kawalan mutlak.

Pernah dengar satu hadith sahih Muslim yang meyebut perkataan ini.

Maka Nabi SAW menjawab: (Antara tandanya ialah) apabila seorang hamba
wanita melahirkan tuannya...

Rabbun mesti merangkumi tiga (3) sifat ini iaitu Al-Malik, Al-Khaliq, Al-Mudabbir.



ينَ (٢) ـٰلَمِ دُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَ ٱلْحَمْ

لَمينَ كرٌ لِلعٰ وَ إِلّا ذِ ما هُ وَ

ينَ ـٰلَمِ  .Semua makhluk dalam kewujudan – manusia, jin, malaikat, haiwan : ٱلْعَ

Bukanlah bermaksud alam ini. Akan tetapi yang dimaksudkan adalah manusia dan jin. 

Ini kerana kalau dimaksudkan seluruh alam ini, seperti planet, bulan, matahari dan
sebagainya, perkataan lain yang digunakan. Dari satu segi, memang perkataan al-
a’lamin ini termasuk dengan sekalian alam.

Dan Al Quran itu tidak lain hanyalah peringatan bagi seluruh umat
[Al-Qalam:52]

Lihat kalimah علمين digunakan, tetapi ia tentu sekali merujuk kepada jin dan
manusia kerana jin dan manusia sahaja yang membawa Al-Qur’an.



يمِ (٣) نِ الرَّحِ الرَّحْمَٰ

يمِ نِ الرَّحِ .Penegasan kedua – Menunjukkan Allah itu penuh dengan rahmat   الرَّحْمَٰ

Setiap nikmat dan ujian pun adalah sebahagian dari kasih-Nya kepada kita.Tidak
ada yang putus harap dengan rahmat Allah جل جلاله melainkan orang kafir sahaja. Allah

berfirman:

اۚ  إِنَّهُ يعً رُ الذُّنُوبَ جَمِ فِ ةِ اللهِۚ  إِنَّ اللهَ يَغْ حْمَ نْ رَ وا مِ نَطُ مْ لَا تَقْ هِ لَىٰ أَنْفُسِ  وا عَ فُ رَ سْ
ينَ أَ يَ الَّذِ ادِ بَ لْ يَا عِ قُ

يمُ ورُ الرَّحِ فُ وَ الْغَ هُ

Katakanlah (wahai Muhammad): “Wahai hamba-hambaKu yang telah melampaui
batas terhadap diri mereka sendiri (dengan perbuatan-perbuatan maksiat),

janganlah kamu berputus asa daripada rahmat Allah, kerana sesungguhnya Allah
mengampunkan segala dosa; sesungguhnya Dia lah jua Yang Maha Pengampun, lagi

Maha Mengasihani.
[Az-Zumar:53]



يمِ (٣) نِ الرَّحِ الرَّحْمَٰ

ه ! لو لم تذنبوا لذهب اللهُ بكم ، ولجاء بقومٍ يذنبون ، فيستغفرون اللهَ ، فيغفرُ لهم والذي نفسي بيدِ

“Demi Dzat yang jiwaku berada di tangannya, kalau seandainya kalian tidak berdosa
maka Allah akan membinasakan kalian dan sungguh Allah akan mendatangkan suatu

kaum yang berdosa lalu mereka beristighfar kepada Allah lalu Allah mengampuni
mereka.”

(Daripada Abu Hurairah Sahih Muslim : 2749)



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

ـٰلِكِ  Allah adalah Pemilik mutlak – tiada siapa boleh bersuara atau mengelak di hari : مَ
akhirat.

Qiraat 1: Maalik. Ia bermaksud ‘mempunyai’ atau memiliki. Dan apabila kita
‘mempunyai’, memiliki sesuatu benda, kita boleh buat apa sahaja kita mahu dengan
benda itu. Sebab ia adalah hak kita. Namun, kadangkala, kalau kita memiliki sesuatu
pun, tidak semestinya kita boleh berbuat dengannya sesuka hati kita. Ada halangan

dalam kita menggunakannya tetapi tidak bagi Allah.

Qiraat 2: Malik: bermaksud ‘raja’. Raja adalah seseorang yang berkuasa di sesuatu
negeri itu dan apabila dia memerintahkan sesuatu perkara, rakyat di bawahnya mesti

patuh.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

مِ   Hari yang pasti – akhir dari dunia, permulaan abad  : يَوْ

Maksud ‘ مِ adalah satu jangkamasa. Secara literal, ia bermaksud ‘hari’. Namun ‘يَوۡ
sebenarnya, ia bukan hanya bermaksud ‘hari’. Dalam penggunaan biasa,

selalunya ‘yaum’ ini bermaksud ‘satu hari’. Akan tetapi dalam penggunaan yang
lebih luas, ia adalah lebih lagi. Ia merangkumi masa dari sesaat sehinggalah

beribu tahun.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

.Hari pembalasan – segala amal dihitung, tiada yang tertinggal : ٱلدِّينِ

Seperti yang kita telah sebut, ada banyak maksud bagi kalimah ِٱلدِّين. Jangan sangka
ada satu makna sahaja (seperti yang disalahfahami oleh sesetengah orang). Kerana

tidak fahamlah, maka sesetengah yang menterjemahkan ِمِ ٱلدِّين .’sebagai ‘Hari Agama يَوۡ
Ini adalah kerana mereka tahu satu maksud sahaja. Sedangkan ia adalah satu

perkataan yang menyeluruh. Merangkumi makna Kekuasaan, Ketaatan, Cara hidup,
Hukuman.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

Memang Allah جل جلاله bersifat Maha Pengampun dan Maha Pemaaf. Namun Allah جل جلاله juga
boleh membalas. Allah جل جلاله adalah ِمِ ٱلدِّين ـٰلِكِ يَوۡ جل جلاله Allah .(Pemilik Hari Pembalasan) مَ
berkuasa untuk menghukum. Allah جل جلاله berkuasa untuk menghukum dengan hebat
sekali. Maka jangan kita berasa senang diri sahaja, seolah-olah kita pasti selamat.

Janganlah kita melakukan dosa langsung kerana kita sangka hanya ingat kepada sifat
Allah جل جلاله yang maha pengampun.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

Ini adalah kerana dalam kehidupan kita di dunia ini bukanlah untuk mengikut nafsu
sahaja. Tidaklah hidup kita di dunia ini dijadikan sia-sia sahaja. Bukanlah saja-saja

sahaja Allah جل جلاله menjadikan kita. Seperti yang disebut dalam ayat 

ونَ جَعُ ا لَا تُرْ نَ أَنَّكُمْ إِلَيْ ا وَ ثً بَ اكُمْ عَ نَ ا خَلَقْ تُمْ أَنَّمَ بْ حَسِ أَفَ

“Maka adakah patut kamu menyangka bahawa Kami hanya menciptakan kamu
(daripada tiada kepada ada) sahaja dengan tiada sebarang hikmat pada ciptaan itu?

Dan kamu (menyangka pula) tidak akan dikembalikan kepada Kami?”
[surah Al-Mukminoon:115]

Nanti kita di sana, akan merasa susahnya walaupun kita orang paling senang di dunia
dan begitulah sebaliknya.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

Daripada Anas bin Malik ُه نْ يَ اللّٰهُ عَ :bersabda صلى الله عليه وسلم Rasulullah ,رَضِ

“ ةً غَ بْ ارِ صَ غُ فِي النَّ بَ يُصْ ةِ فَ امَ يَ مَ الْقِ ارِ يَوْ لِ النَّ نْ أَهْ ا مِ نْيَ لِ الدُّ مِ أَهْ تَى بِأَنْعَ ‏ “‏ يُؤْ
طُّ يمٌ قَ رَّ بِكَ نَعِ لْ مَ طُّ هَ ا قَ رً أَيْتَ خَيْ لْ رَ مَ هَ الُ يَا ابْنَ آدَ ثُمَّ يُقَ

ولُ لاَ وَاللَّهِ يَا رَبِّ ‌‏ قُ يَ فَ

Seseorang yang paling senang hidupnya di dunia daripada ahli neraka dibawa pada
hari Kiamat lalu dicelup ke dalam neraka. Kemudian dikatakan kepadanya: Wahai anak

Adam. Adakah engkau pernah melihat sebarang kesenangan? Adakah kenikmatan
pernah muncul dalam hidup engkau? Orang itu menjawab: Tidak, demi Allah, wahai

tuhanku.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

ةِ ةً فِي الْجَنَّ غَ بْ غُ صَ بَ يُصْ ةِ فَ لِ الْجَنَّ نْ أَهْ ا مِ نْيَ ا فِي الدُّ سً دِّ النَّاسِ بُؤْ تَى بِأَشَ يُؤْ وَ

طُّ ةٌ قَ دَّ رَّ بِكَ شِ لْ مَ طُّ هَ ا قَ سً أَيْتَ بُؤْ لْ رَ مَ هَ الُ لَهُ يَا ابْنَ آدَ يُقَ فَ

طُّ ‏”‌‏ ةً قَ دَّ أَيْتُ شِ لاَ رَ طُّ وَ رَّ بِي بُؤُسٌ قَ ا مَ ولُ لاَ وَاللَّهِ يَا رَبِّ مَ قُ يَ .فَ

Dibawakan pula seseorang yang paling susah hidupnya di dunia daripada ahli syurga,
lalu dicelup ke dalam syurga. Lalu ditanya kepada beliau: Wahai anak Adam. Adakah

engkau pernah melihat sebarang kesusahan? Adakah kesusahan pernah muncul dalam
hidup engkau? Dia menjawab: Tidak, demi Allah, wahai tuhan ku. Tidak pernah

kesusahan muncul dalam hidup ku dan tidak pernah aku melihat sebarang kesusahan.
(Sahih Muslim, Kitab Sifat al-Qiyamah wa al-Jannah wa an-Nar, no: 2807)



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

Ayat ِمِ ٱلدِّين ـٰلِكِ يَوۡ .ini adalah satu ayat yang mempunyai makna targhib dan tarhib  مَ
Targhib adalah ayat-ayat yang menggalakkan kita untuk berbuat baik manakala Tarhib
adalah ayat-ayat yang menakutkan kita untuk berbuat jahat. Selalunya, satu-satu ayat

itu ada elemen targhib sahaja atau tarhib sahaja. Jarang ada ayat yang ada dua-dua
elemen.

Ia menjadi satu harapan kepada orang yang dizalimi dan menjadi satu ancaman
kepada orang yang menzalimi.



مِ ٱلدِّينِ (٤) ـٰلِكِ يَوْ مَ

Jangan rasa kita orang istimewa dan akan terselamat dari neraka. Kalau kita ada rasa
seperti itu, kita akan menjadi seperti lelaki dalam surah al-Kahfi: 36 yang berasa dia

akan selamat.

ا لَبً قَ نْ ا مُ هَ نْ ا مِ رً نَّ خَيْ دَ لَأَجِ بِّي  لَىٰ رَ تُ إِ دْ لَئِنْ رُدِ ةً وَ ائِمَ ةَ قَ اعَ نُّ السَّ ا أَظُ مَ وَ

Dan aku tidak fikir, hari kiamat akan berlaku; dan kalaulah aku dikembalikan kepada
Tuhanku (sebagaimana kepercayaanmu), tentulah aku akan mendapat tempat kembali

yang lebih baik daripada ini.



ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

.Penekanan – hanya Engkau, bukan selain-Mu : إِيَّاكَ
بُدُ Ibadah bukan hanya solat – merangkumi hidup kita sepenuhnya, dari hati hingga : نَعْ

perbuatan.

Tafsir ayat ini adalah Surah Zumar (surah ke 39). Kepada Allah جل جلالهlah sahaja tempat kita
sembah. Inilah intisari keseluruhan Al-Qur’an. Iaitu ibadat hanya kepada Allah جل جلاله dan

minta tolong hanya kepada Allah جل جلاله. Sebagai contoh: 

ا لَهُ الدّينَ خلِصً اعبُدِ اللهَ مُ لنا إِلَيكَ الكِتابَ بِالحَقِّ فَ نزَ
إِنّا أَ

Sesungguhnya Kami menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu (Muhammad) dengan
(membawa) kebenaran. Maka sembahlah Allah sahaja dengan tulus ikhlas beragama

kepada-Nya.
[surah Az-Zumar:2]



ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

Iaitu pada ayat َا لَهُ الدِّين خْلِصً بُدِ اللَّهَ مُ اعْ  :yang bermaksud فَ

Hendaklah kamu sembah Allah sahaja tulus ikhlas kepada-Nya dalam penyembahan.
Apabila kita berkata tentang ibadah, kita kena faham skop ibadah itu yang melibatkan beberapa

perkara: lidah, hati dan juga tubuh.

Ibadah hati: tahu siapa Allah جل جلاله dan terima Allah جل جلاله sebagai Rabb kita.

Ibadah Lidah: mengucapkan syahadah dan menyampaikan pemahaman itu kepada orang lain.

Ibadah Tubuh: melakukan ibadat seperti solat, puasa, haji dan sebagainya.



ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

إِيَّاكَ .Ulang lagi untuk tegaskan: hanya Allah tempat bergantung   وَ

ينُ عِ تَ .Mohon pertolongan untuk segalanya – urusan dunia dan akhirat  نَسْ

Tafsir ayat ini dalam surah-surah HAWAMIM tujuh, iaitu dalam Surah Ghafir, Fussilat, as-Syura,
az-Zukhruf, ad-Dukhan, al-Jaasiah dan al-Ahqaf. Tujuh surah ini menafikan syirik dalam berdoa.



ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

Tafsir kalimat ُين عِ تَ ini terdapat dalam Surah Ha Mim Ghafir (dinamakan juga Ha  إِيَّاكَ نَسۡ
Mim Mukmin) surah ke 40. Allah menceritakan cara untuk kembali dan berdoa.

ينَ لَهُ خْلِصِ وا۟ ٱللَّهَ مُ عُ ٱدْ ن يُنِيبُ )١٣( فَ كَّرُ إِلَّا مَ ذَ ا يَتَ مَ اۚ  وَ قًۭ زْ آءِ رِ مَ نَ ٱلسَّ زِّلُ لَكُم مِّ يُنَ ۦ وَ هِ ايَـٰتِ وَ ٱلَّذِى يُرِيكُمْ ءَ هُ

رُونَ )١٤( لَوْ كَرِهَ ٱلْكَـٰفِ ٱلدِّينَ وَ

(Dialah Tuhan yang memperlihatkan kepada kamu tanda-tanda keesaan-Nya dan
kekuasaan-Nya (untuk kehidupan rohani kamu), dan yang menurunkan (untuk jasmani

kamu) sebab-sebab rezeki dari langit. Dan tiadalah yang ingat serta mengambil
pelajaran (daripada yang demikian) melainkan orang yang hendak kembali (kepada

Allah).Oleh itu maka sembahlah (dalam bentuk doa) kamu akan Allah dengan
mengikhlaskan ibadat (doa) kepada-Nya (dan menjauhi bawaan syirik), sekalipun

orang-orang kafir tidak menyukai (amalan kamu yang demikian).
[Ghafir:14]



ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

Inilah yang Allah sebutkan.” Allah berkata, ‘Ini adalah antara Aku dengan hamba-Ku.
Dan hamba-Ku akan mendapat apa yang dia minta’, dalam hadith yang awal tadi.

بُدُ .1 .Hanya Engkau yang layak kami sembah : إِيَّاكَ نَعۡ

ينُ .2 عِ تَ .Hanya Engkau yang layak kami minta pertolongan :إِيَّاكَ نَسۡ

Ayat ini merupakan sebuah ikrar kita di hadapan Allah جل جلاله. Iaitu kita berikrar dan berjanji
kepada Allah جل جلاله bahawa kita akan hanya beribadat kepada Allah جل جلاله dan hanya berdoa

kepada Allah جل جلاله sahaja.



ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

Allah جل جلاله beri perumpamaan seorang hamba yang mempunyai lebih daripada satu tuan
dalam surah az-Zumar : 29

مْ رُهُ كْثَ
دُ لِلَّهِ بَلْ أَ لًا الْحَمْ ثَ يَانِ مَ وِ تَ لْ يَسْ ا لِّرَجُلٍ هَ لَمً جُلًا سَ رَ ونَ وَ اكِسُ تَشَ كَاءُ مُ رَ يهِ شُ جُلًا فِ لًا رَّ ثَ رَبَ اللهُ مَ ضَ

ونَ لَمُ لَا يَعْ

(Allah membuat perumpamaan (iaitu) seorang laki-laki (budak) yang dimiliki oleh
beberapa orang yang bersyarikat yang dalam perselisihan dan seorang budak yang
menjadi milik penuh daripada seorang laki-laki (saja); Adakah kedua budak itu sama

halnya? Segala puji bagi Allah tetapi kebanyakan mereka tidak mengetahui.)
(az-Zumar:29)

https://celiktafsir.net/2013/07/28/zumar-ayat-25-31/


ينُ (٥) عِ تَ إِيَّاكَ نَسْ بُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْ

Susunan Ayat

Pertamanya, ini adalah sebagai menunjukkan adab kepada Allah جل جلاله, di mana
disebutkan Allah جل جلاله dahulu kerana Allah جل جلاله lebih mulia.

Terdapat susunan yang lain dalam ayat ini daripada kebiasaan susunan bahasa Arab.
Ini kerana kalau hendak disampaikan maksud “kami sembah kepada Engkau”, perkataan

.diletakkan di hujung ك boleh digunakan iaitu perkataan ‘kamu’ dalam bentuk نٓعبُدُكٓ
Akan tetapi susunan dalam ayat ini berlainan. ٓإِيّٓك (hanya Engkau) diletakkan di

permulaan ayat. 

Kemudian, Allah mendahulukan sembahan daripada pertolongan adalah disebabkan
itu adalah syarat untuk mendapatkan pertolongan.



يمَ (٦) قِ تَ سْ طَ ٱلْمُ رَٰ نَا ٱلصِّ دِ ٱهْ

نَا دِ .Hidayah bukan hanya tahu yang benar, tapi kekuatan untuk ikutinya : ٱهْ
Hidayah ada dua bahagian:

Hidayah ilmu ialah pendedahan kepada kebenaran. Contohnya: ilmu, pengajaran,
nasihat, dakwah, atau peringatan yang disampaikan kepada seseorang dan boleh

sampai kepada sesiapa sahaja — Muslim atau bukan Muslim

Hidayah taufik ialah kemampuan, kekuatan dan kesanggupan untuk menerima dan
mengamalkan ilmu, menuju jalan yang benar.

Ramai orang dapat ilmu, tetapi hanya yang diberi taufik oleh Allah akan benar-benar
berubah dan istiqamah.



يمَ (٦) قِ تَ سْ طَ ٱلْمُ رَٰ نَا ٱلصِّ دِ ٱهْ

Dalam ayat ini, kita sebenarnya meminta taufik dan hidayah kepada Allah جل جلاله. Bukan
semua orang mendapat taufik sebenarnya. Maka, ia adalah sebuah anugerah yang

besar. Seperti yang Allah جل جلاله firman dalam al-Quran.

مِ لَا لْإِسْ هُ لِ رَ دْ حْ صَ رَ يَهُ يَشْ دِ ن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْ مَ فَ

(Maka sesiapa yang Allah kehendaki untuk memberi hidayah petunjuk kepadanya,
nescaya Dia melapangkan dadanya (membuka hatinya) untuk menerima Islam;)

[al-An’am:125]

https://celiktafsir.wordpress.com/2014/11/08/tafsir-surah-al-anam-ayat-125-127/


يمَ (٦) قِ تَ سْ طَ ٱلْمُ رَٰ نَا ٱلصِّ دِ ٱهْ

ا دً رْشِ ا مُّ لِيًّ دَ لَهُ وَ لَن تَجِ لِلْ فَ ن يُضْ مَ دِ وَ تَ هْ وَ الْمُ هُ دِ اللَّهُ فَ ن يَهْ مَ

(Sesiapa yang diberi hidayah petunjuk oleh Allah, maka dia lah yang berjaya mencapai
kebahagiaan; dan sesiapa yang disesatkan-Nya maka engkau tidak sekali-kali akan

beroleh sebarang penolong yang dapat menunjukkan (jalan yang benar) kepadanya.)

[al-Kahf:17]



يمَ (٦) قِ تَ سْ طَ ٱلْمُ رَٰ نَا ٱلصِّ دِ ٱهْ

طَ رَٰ Jalan kehidupan, keputusan, amalan – semua perlu dituntun ke arah yang : ٱلصِّ
benar.

Allah berfirman:

بِيلِهِ رَّقَ بِكُمْ عَن سَ فَ تَ بُلَ فَ وا السُّ بِعُ لَا تَتَّ وهُ وَ اتَّبِعُ
ا فَ يمً قِ تَ سْ ي مُ رَاطِ ا صِ ذَ أَنَّ هَٰ وَ

(Dan bahawa sesungguhnya inilah jalan-Ku (agama Islam) yang betul lurus, maka
hendaklah kamu menurutnya; dan janganlah kamu menurut menurut jalan-jalan (yang

lain daripada Islam), kerana jalan-jalan (yang lain itu) mencerai-beraikan kamu dari
jalan Allah,)

[al-An’am: 153]

https://celiktafsir.wordpress.com/2014/11/25/tafsir-surah-al-anam-ayat-152-153/


يمَ (٦) قِ تَ سْ طَ ٱلْمُ رَٰ نَا ٱلصِّ دِ ٱهْ

Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda:

الِكٌ دِي إِلَّا هَ ا بَعْ هَ نْ ا لَا يَزِيغُ عَ ارِهَ ا كَنَهَ لُهَ اءِ لَيْ ضَ لَى الْبَيْ كْتُكُمْ عَ دْ تَرَ لَقَ

(Sesungguhnya, aku telah meninggalkan kalian di atas jalan, seperti jalan yang sangat
putih, malamnya sama dengan siangnya. Tiada yang menyimpang sesudahku dari jalan

itu, kecuali orang (itu) akan binasa.)

 (Riwayat Ahmad 4/126; Ibnu Majah, No. 5 dan 43)



يمَ (٦) قِ تَ سْ طَ ٱلْمُ رَٰ نَا ٱلصِّ دِ ٱهْ

يمَ قِ تَ سْ Jalan yang lurus tanpa condong – bukan sekadar ‘baik’, tetapi konsisten di : ٱلْمُ
landasan wahyu.

كانَ ، وَ هُ وإن قلَّ لِ ما تطيقونَ فإنَّ اللَّهَ لا يملُّ حتَّى تملُّوا، وإنَّ أحبَّ العملِ إلى اللَّهِ أدومُ اكلَفوا منَ العمَ
لَ عملًا أثبتَه رواية عند أبي داود  ((إذا عمِ

“Lakukan kerja semampu kamu, kerana Allah tidak akan jemu sehingga kamu jemu.
Pekerjaan yang paling dicintai Allah ialah pekerjaan yang dilakukan secara konsisten,
walaupun sedikit. Dan apabila dia melakukan sesuatu pekerjaan, Dia akan bersabar

dengannya."

(riwayat Abu Daud)



آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

طَ رَٰ .Ulang untuk menekankan – jalan ini sangat penting : صِ

ينَ .Kita ingin ikut golongan ini – mereka telah berjaya : ٱلَّذِ

تَ مْ ,Aku beri nikmat dan nikmat terbesar adalah hidayah – bukan wang, pangkat : أَنْعَ
atau dunia.

مْ هِ لَيْ .Mereka sudah diberi – kita mohon untuk sertai mereka : عَ



آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

Kenapa jalan yang Aku beri nikmat, disebabkan Allah sahaja yang mampu memberi
nikmat itu.

Ayat ini ditafsirkan dalam Ayat an-Nisa: 69

داءِ هَ الشُّ دّيقينَ وَ الصِّ ينَ وَ بِيّ نَ النَّ م مِ لَيهِ مَ اللهُ عَ عَ الَّذينَ أَنعَ ئِكَ مَ أُولٰ الرَّسولَ فَ عِ اللهَ وَ ن يُطِ مَ وَ

ا فيقً ئِكَ رَ نَ أُولٰ حَسُ ۚ  وَ الِحينَ الصّ وَ

Dan sesiapa yang taat kepada Allah dan Rasul-Nya, maka mereka akan (ditempatkan di
syurga) bersama-sama orang-orang yang telah dikurniakan nikmat oleh Allah kepada

mereka, iaitu Nabi-nabi, dan orang-orang Siddiqiin, dan orang-orang yang Syahid, serta
orang-orang yang soleh. Dan amatlah eloknya mereka itu menjadi teman rakan (kepada

orang-orang yang taat).
[an-Nisa’:69]

https://celiktafsir.net/2016/01/30/nisa-ayat-66-70/


آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

Dalam ayat daripada Surah an-Nisa’ ini, Allah جل جلاله memberitahu yang jalan yang lurus itu
adalah ‘Taat kepada Allah جل جلاله’ dan ‘Taat kepada Rasul’. Para Nabi, Siddiqin, Syuhada’

dan Solehin. Sabda Rasulullah:

نْ أَحَبَّ عَ مَ ءُ مَ رْ الَ الْمَ مْ قَ ا يَلْحَقْ بِهِ لَمَّ مَ وَ وْ بُّ الْقَ يلَ لِلنَّبِىِّ – صلى الله عليه وسلم – الرَّجُلُ يُحِ قِ

Ada yang berkata pada Nabi صلى الله عليه وسلم, ‘Ada seseorang yang mencintai suatu kaum, namun dia
tidak pernah berjumpa dengan mereka.’ Nabi صلى الله عليه وسلم lantas bersabda, ‘Setiap orang akan

dikumpulkan bersama orang yang ia cintai.’”

 (HR Muslim No. 2640)



آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

APA MAKSUD NIKMAT?
Lihatlah kisah Umar رضي الله عنه melawat Nabi صلى الله عليه وسلم dan nampak baginda tidur atas tikar. Kisahnya begini:

berkata: Aku masuk ke kamar baginda sedang berbaring di tikar lalu aku ُه نْ يَ اللّٰهُ عَ Umar ibn al-Khattab رَضِ
duduk mendekatinya. Ketika baginda membetulkan sarungnya, aku melihat bekas tikar berkesan di rusuk

baginda. Aku perhatikan sekeliling gudang itu. Aku tidak melihat berisi apa-apa, kecuali selonggok
gandum kira-kira segantang dan qarazh sebanyak itu pula terletak di sudut dinding dan sehelai kulit

sedang tergantung. Itulah hanya isi gudang simpanan baginda. Melihat keadaan seperti itu, air mata ku
mengalir bercucuran. Lalu baginda bertanya: “Kenapa kamu menangis hai anak Khathab?” Jawabku, “Ya,
Nabiyallah! Aku menangis kerana melihat tikar ini membekas di rusuk engkau. Dan gudang ini tidak ada

apa-apa yang tersimpan di dalamnya. Padahal gudang Kaisar Rumawi dan Kisra Persia berlimpah-limpah
dengan buah-buahan dan serba cukup adanya. Sedangkan anda adalah Rasulullah dan pilihan-Nya.
Hai anak Khathab! Tidak sukakah“ ,صلى الله عليه وسلم Beginilah hanya keadaan gudang simpanan mu.” Sabda Nabi

”!engkau, akhirat untuk kita dan dunia untuk mereka?” Jawabku, “Aku suka, ya Rasulullah
(Sahih Muslim No. 1479)



آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

رِ يْ .tolak secara jelas – jangan ikut jalan lain : غَ

وبِ ضُ غْ – Golongan yang dimurkai iaitu mereka yang tahu kebenaran tapi ingkar : ٱلْمَ
simbol keangkuhan ilmu tanpa taqwa.

مْ هِ لَيْ .Kemurkaan Allah benar-benar menimpa mereka : عَ

Mereka adalah golongan Yahudi khususnya, dan orang kafir musyrik umumnya.



آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

Memang Allah جل جلاله murka kepada mereka seperti yang Allah جل جلاله sebut dalam surah al-
Baqarah: 90.

ينٌ هِ ابٌ مُّ ذَ رِينَ عَ لِلْكَافِ بٍ وَ ضَ لَى غَ بٍ عَ ضَ واْ بِغَ آؤُ بَ فَ

(Dengan sebab itu sudah sepatutnya mereka mendapat kemurkaan Allah bertalu-talu,
dan orang-orang yang kafir itu akan beroleh azab sengsara yang menghinakan.)

[al-Baqarah:90]

Ayat ini Allah menyatakan jalan yang dimurkai, menunukkan bahawa bukan Allah
sahaja murka dengan jalan itu, bahkan seluruh ummat dalam dunia ini murka dengan

jalan itu.

https://celiktafsir.net/2013/03/03/baqarah-ayat-89-91/


آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

آلِّينَ لَا ٱلضَّ Bukan juga mereka yang tersesat walau ikhlas – simbol kejahilan tanpa : وَ
ilmu.

Orang yang sesat yang dimaksudkandalam Surah Al-Fatihah ini adalah penganut
Kristian atau Nasara, umumnya kepada orang fasik. Mereka ini dijadikan contoh
supaya senang kita tahu sifat mereka dan senang untuk kita bandingkan diri kita

sendiri.



آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

Sebagaimana yang dinyatakan di dalam firman-Nya:

بِيلِ واءِ السَّ نْ سَ لُّوا عَ ضَ لُّوا كَثِيراً وَ أَضَ لُ وَ بْ نْ قَ لُّوا مِ دْ ضَ قَ

(mereka telah sesat sebelum (kedatangan Muhammad) dan mereka telah menyesatkan
kebanyakan (manusia), dan mereka tersesat dari jalan yang lurus.)

[Al-Maidah: 77]

Juga telah sahih daripada Nabi صلى الله عليه وسلم bahawa baginda bersabda:
نَ الُّوْ ارَى ضَ النَّصَ مْ وَ هِ لَيْ بٌ عَ وْ ضُ غْ دُ مَ وْ هُ الْيَ

“Yahudi itu dimurkai dan kaum Nasara adalah orang-orang yang sesat”.
 (HR. Tirmidzi daripada ‘Adi bin Hatim رضي الله عنه, disahihkan Al-Albani رحمه الله

dalam Shahih Al-Jami’ no 8202)

https://celiktafsir.net/2016/05/21/maidah-ayat-77-79/


آلِّينَ (٧) لَا ٱلضَّ مْ وَ هِ لَيْ وبِ عَ ضُ غْ رِ ٱلْمَ يْ مْ غَ هِ لَيْ تَ عَ مْ ينَ أَنْعَ طَ ٱلَّذِ رَٰ صِ

Ini seperti yang Allah جل جلاله sebut dalam Baqarah: 26

لُّ بِهِ إِلَّا ما يُضِ اۚ  وَ يَهدي بِهِ كَثيرً ا وَ لُّ بِهِ كَثيرً ۘ  يُضِ لًا ثَ ذا مَ يَقولونَ ماذا أَرادَ اللهُ بِهٰ روا فَ ا الَّذينَ كَفَ أَمَّ وَ
قينَ سِ الفٰ

(dan kalau orang-orang kafir pula maka mereka akan berkata: “Apakah maksud Allah
membuat perbandingan dengan ini?” (Jawabnya): Tuhan akan menjadikan banyak
orang sesat dengan sebab perbandingan itu, dan akan menjadikan banyak orang

mendapat petunjuk dengan sebabnya; dan Tuhan tidak akan menjadikan sesat dengan
sebab perbandingan itu melainkan orang-orang yang fasik;)

https://celiktafsir.net/2013/02/03/baqarah-ayat-25-26/




Tajwid & Tadabbur Al Fatihah

Sekian
Terima Kasih!


